## Liliana Ruth Feierstein

## Das Erbe von Breslau: Zentraleuropäische Rabbiner in Lateinamerika

Die Juden, welche sich auf Kostbarkeiten verstehen, wussten sehr gut was sie taten, als sie bei dem Brande des zweiten Tempels die goldenen und silbernen Opfergeschirre, die Leuchter und Lampen, sogar den hohen priesterlichen Brustlatz mit den großen Edelsteinen im Stich ließen, und nur die Bibel retteten. Diese war der wahre Tempelschatz.<sup>1</sup>
Heinrich Heine

1994 feierte die jüdische Gemeinde Argentiniens die Ordination der ersten Rabbinerin in Lateinamerika, Margit Baumatz. Sie wurde 1938 in Breslau geboren, im gleichen Jahr, als in derselben Stadt das Jüdisch-Theologische Seminar, die Wiege des liberalen Judentums in Zentraleuropa, von den Nazis geschlossen wurde.

Lamroth Hakol, "Trotz Allem", ist der Name der deutschsprachigen jüdischen Gemeinde im nördlichen Vorort von Buenos Aires, wo Margit

Baumatz aufgewachsen ist und wo sie ihre *Bat Mitzwa* als eines der ersten Mädchen auf dem südamerikanischen Kontinent gefeiert hat. Paul Hirsch, der damalige Rabbiner, hatte am Breslauer Seminar studiert. Er führte die *Bat Mitzwa*, die Zeremonie der religiösen Volljährigkeit für Mädchen, bereits in den frühen fünfziger Jahren ein. Hirsch war einer von über zwanzig mitteleuropäischen Rabbinern und Kantoren, die zum größten Teil vor Ausbruch des Krieges in Lateinamerika angekommen waren; ein kleinerer Teil von ihnen kam nach Kriegsende als Überlebende.

1 Anzeige zur Einweihung der Synagoge in Vicente López, Argentinien

HEFT 2 • 2016 MÜNCHNER BEITRÄGE ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND KULTUR

NUEVA COMUNIDAD ISRAELITA
SYNAGOGE "LAMROTH HAKOL"
Vicente López PCCA. Valentín Vergara 1614

SONNABEND, 16. September, 21 Uhr,
Religioese
Einweihungsfeier
UNSERER NEUEN
SYNAGOGE
"LAMROTH HAKOL"
in Vicente López, Val. Vergara 1614
(1 Quadre v. d. Avda, Malpé)

Pahrtverbindungen: Vic. López, Avda, Malpé)

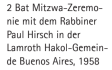
Phrtverbindungen: Vic. López, Avda, Malpé)

Phrtverbindungen: Vic. López, Avda, Malpé)

Phrtverbindungen: Vic. López, Avda, Malpé)

Cine Electra). Colectivos 39, 60; Colectivo 34 his Av. Malpú 1200.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland. Vorrede zur zweiten Auflage [1852]. Zitiert nach: Ders.: Beiträge zur deutschen Ideologie. Frankfurt am Main 1972, S. 7.



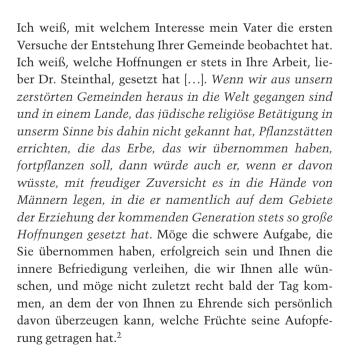


Die Anfänge in Südamerika waren nicht einfach: Sie hatten in Europa fast alles verloren und wurden in der neuen Heimat mit bereits bestehenden jüdischen Gemeinden konfrontiert, die einem anderen Ritus anhingen. Die Immigranten fühlten sich fremd. Sie wollten auf Deutsch beten, einen "Rabbiner Dr." haben, eine Orgel und den Klang von Lewandowskis synagogalen Melodien. Und so gründeten sie ihre eigenen Gemeinden: ein gewaltiges Netzwerk religiöser, sozialer und gesellschaftlicher Institutionen, verteilt über den gesamten Subkontinent.

1949 erschien das erste Gebetbuch für die hohen Feiertage (*Machsor*) vollständig auf Portugiesisch. Es war die gemeinsame Übersetzungsarbeit zweier deutschsprachiger Rabbiner, die sich im brasilianischen Exil befanden, Heinrich Lemle in Rio de Janeiro und Fritz Pinkuss in São Paulo. Dieses monumentale Werk ist eine Adaptation des Einheitsgebetbuches des liberalen Judentums aus Europa, welches erstmals im Jahre 1929 in Breslau veröffentlicht worden war. Auf den *Machsor* folgte die Herausgabe eines *Siddur* sowie didaktischer Werke für die Verbreitung der Geschichte und der grundlegenden Konzepte des Judentums.

HEFT 2 • 2016 MÜNCHNER BEITRÄGE ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND KULTUR

Diese Publikationen repräsentieren nicht nur Meilensteine in der Geschichte der Gründung des liberalen Judentums in Lateinamerika, sie allein genügen, um den Kulturtransfer der deutschsprachigen Juden und ihren Einfluss auf das lateinamerikanische Judentum zu veranschaulichen - obwohl sie nur eine Minderheit innerhalb der südamerikanischen jüdischen Gemeinschaft darstellten. Diese kulturelle Übersetzung lässt sich auch buchstäblich in einem Schriftverkehr Fritz Leopold Steinthals finden, der vor seiner Emigration über zwanzig Jahre als Rabbiner in Münster tätig gewesen war. 1944 schrieb er aus Buenos Aires einen Brief an die Tochter Leo Baecks, die sich zu dieser Zeit im Londoner Exil befand. Er bat sie um Erlaubnis, die neue Synagoge seiner argentinischen Gemeinde Benei Tikva nach ihrem Vater benennen zu dürfen (Baeck war damals in Theresienstadt interniert). Ihre Antwort lautete:



Die Bewahrung der Tradition und die Erziehung der nachfolgenden Generationen bildeten das Herzstück der Arbeit der exilierten Rabbiner in den lateinamerikanischen Ländern.



3 Rabbiner Fritz Pinkuss (1905–1994)

HEFT 2 • 2016 MÜNCHNER BEITRÄGE ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND KULTUR

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brief aus dem Archiv der Gemeinde Benei Tikva, Buenos Aires.





1956 gelang ihnen die Gründung der Schirmorganisation CENTRA, in der mehr als zwanzig mitteleuropäische Kongregationen aus neun verschiedenen Ländern versammelt waren, um die Fortführung der Breslauer Tradition zu gewährleisten.

Die Arbeit der CENTRA gipfelte schließlich in der Gründung des Seminario Rabínico Latinoamericano in Buenos Aires im Jahre 1962, das erste und einzige Rabbinerseminar auf dem Kontinent. Die ursprüngliche Planung sah vor, es in São Paulo zu errichten, aber den Jekkes gelang es nicht, die anderen, vornehmlich osteuropäisch geprägten jüdischen Gemeinden Lateinamerikas davon zu überzeugen – und sie konnten es sich nicht leisten, ein solches Seminar alleine aufzubauen und zu finanzieren. Die Brücke zwischen drei verschiedenen jüdischen Kulturen (deutschsprachige Juden, Osteuropäer und Sepharden) wurde erstmals von Marshall Meyer geschlagen, einem jungen, "neutralen" nordamerikanischen Rabbiner, der im Jahre 1959 nach Buenos Aires kam. Charismatisch wie er war, gelang es ihm, zwischen den jüdischen Gemeinden zu "übersetzen". In den siebziger und achtziger Jahren sollte er dann eine zentrale Figur im Widerstand der jüdischen Gemeinde gegen die argentinische Diktatur werden.

Die mitteleuropäischen Rabbiner waren auf andere Weise Trendsetter: Sie waren Pioniere der ökumenischen Bewegung. Trotz all dem, was sie erlebt hatten (oder gerade deshalb), arbeiteten sie für den interreligiösen Dialog. Manche von ihnen, wie Fritz Leopold Steinthal, hatten diesbezüglich bereits in Europa Erfahrungen gesammelt (Steinthal hatte in Münster



5 Rabbiner Paul Hirsch und Pater Leopoldo Poli

mit dem Bischof von Galen zusammengearbeitet, der sich auch für ihn einsetzte, als er 1938 im Zuge der Pogrome festgenommen wurde), andere Rabbiner fingen erst in Lateinamerika damit an: Das beste Beispiel dafür ist die außergewöhnliche Freundschaft und Zusammenarbeit zwischen Rabbiner Hirsch und Pater Poli, die zusammen predigten und gemeinsame Gottesdienste organisierten, was im zutiefst katholischen Argentinien der sechziger Jahre einen Skandal auslöste. Für manche von ihnen war dies sogar eine der zentralen Säulen ihrer Arbeit, wie im Falle von Esteban Veghazi Klein in Chile. Dies ist umso überraschender, wenn man bedenkt, dass Veghazi fast der einzige Shoah-Überlebende einer ungarischen Familie von mehr als 120 Personen war. Ebenso wie die Eingliederung der Frauen in das religiöse Leben formte der ökumenische Dialog einen Teil des Erbes der zentraleuropäischen Rabbiner, dessen Früchte noch heute sichtbar sind: So bestätigt Rabbiner Dr. Abraham Skorka, Rektor des Rabbinerseminars in Buenos Aires, dass seine enge Freundschaft mit Papst Franziskus ohne das Engagement seiner Vorgänger in den fünfziger und sechziger Jahren nicht möglich gewesen wäre.3

Natürlich brachten nicht nur Männer das "Erbe von Breslau" nach Südamerika. Wie so häufig in der Geschichte der Frauen ist es jedoch schwierig, ausreichend Quellen zu finden, um ihr Leben und ihre Arbeit zu rekonstruieren. Aber einige



6 Bibliothekarin und Rebbezin Suse Hallenstein de Harf

HEFT 2 • 2016 MÜNCHNER BEITRÄGE ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND KULTUR

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Skorka war Nachfolger von Rabbiner Hirsch in der Gemeinde Lamroth Hakol und übernahm später die Gemeinde Benei Tikva des Rabbiners Steinthal.



7 Smicha von Rabbiner Hanns Harf – unterschrieben von Leo Baeck (mit Beinamen "Israel")

können hier doch erwähnt werden: Etwa Suse Hallenstein de Harf, die von der Universität Hamburg zur Doktorin der Philosophie promoviert worden war und in Uppsala Bibliothekswissenschaften studiert hatte. Später arbeitete sie an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin, bevor sie 1939 nach Buenos Aires floh - als einzige Überlebende ihrer Familie. Sie wurde zur Gründerin der Bibliothek des Seminario Rabínico. Auf diese Weise konnte sie einen Teil des Erbes bewahren, welches der Nationalsozialismus hatte zerstören wollen, und zudem das neue Leben auf dem südamerikanischen Kontinent mit beeinflussen. Die Bibliothek stellt mit über 50,000 Werken heute die größte Judaica-Sammlung in Südamerika dar. Ein anderes Beispiel ist Erna Cohn, Toch-

ter des Rabbiners Dr. Jona Cohn, Mitglied der bekanntesten orthodoxen Rabbiner-Dynastie in Breslau. Sie erlangte einen Doktortitel in Philosophie an der Universität Leipzig, heiratete später Rabbi Wilhelm Schlesinger und war Autorin zahlreicher bekannter Bücher über das Judentum für Kinder und Jugendliche, die zu wahren Bestsellern in den jüdischen Gemeinden Argentiniens, Uruguays und Brasiliens wurden.

Der Homiletik-Lehrer von Margit Baumatz in Buenos Aires war Suse Hallenstein de Harfs Ehemann, der Rabbiner Hanns Harf. Er hatte nicht in Breslau, sondern in Berlin an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums studiert und später die Gemeinde Nueva Comunidad Israelita gegründet. In einem Interview für das Spielberg-Projekt über Zeitzeugen der Shoah erzählt Harf, dass ihn kurz nach seiner Entlassung aus dem Konzentrationslager Oranienburg und der anschließenden Eil-Ordination, nur wenige Tage vor seiner Abreise aus Deutschland im Jahre 1939, ein Paket erreichte. Darin befand sich die Torah-Rolle, die sein Vater vor dem Pogrom der "Kristallnacht" in seiner Heimatstadt Mönchengladbach hatte retten können. Sie war das letzte, was Harf von seinen Eltern erhalten würde, und er legte die Rolle unter das restliche Gepäck, in der Hoffnung, die Kontrollen der Gestapo passieren zu können (wie es aus unerklärlichen Gründen auch geschah). Gleich wie Heine die Zerstörung des Zweiten Tempels in Jerusalem beschreibt, so war diese Rolle – das einzige Gepäck, das Thore I mael, der Enige, unser Jott, oder Enige, ist einzug. In diesem Satz is die Jundlage unseren ziederschen is die Jundlage unseren ziederschen sich auf mit ihm lagen uns moder. Es bedeettet einen Höckpunkt in unseren Jehlen. Es ist ob uschuk unseren Jefihle, wenn nie die Shora auskelen. Hot ihm gelt der Jude durch das Belen, Wott ihm stirkt er obeit diesem Wort mit ihm stirkt er obeit diesem Wort und der Sippin gingen die abaiters unsere Jefihle, wenn den bed oblit ihm bertheseren un den heiligsten unsere Eage den Jaum, kippin. Wer zu diesemt wort rich bekennt, der bekennt zuch mit ihm gum ju diesehen Slauben und zum zichrehen Stauben und zum zichrehen vorte. Is laret uns mittenander in die ver heiligen Stunde als das Wort unsere Hilligen Stunde als das Wort unsere Hilligen Stunde als das Wort unsere Hilligen Stunde als das Wort unsere Pott der Enige unser Sott.

It ha discipula

There Lesdmitger

en records de su 171217-52-xelebración en el dia

12 77 522 22 22 22 4 4 4 1956.

El lo ha dishe, ch hombre, de que es bien,
y le que el Eterne de pide: que mes es esa
que practicar la justicia, amar la bondad
y andar humildemente con tu Dios.

Migueso 6, 8.

Enle Toraelita de Pelgrano.

Rabino St. Heinhal.

die Eheleute Harf (und symbolisch ebenso die anderen Rabbiner, Kantoren und Religionslehrer) auf ihrer Flucht aus einem Europa in Flammen nach Lateinamerika mitbrachten – der "wahre Schatz von allen Objekten": Die Schrift. Der Bund. Das Judentum.

Unsere "zentraleuropäischen" Rabbiner, wie sich selbst gerne nannten, bauten eine Brücke zwischen dem Judentum, das sie auf dem alten Kontinent kennengelernt hatten, und den neuen Generationen, die in Südamerika geboren wurden. Ein schönes Beispiel für diesen Dialog zwischen den Generationen sind die Souvenirs, die Irene Leschnitzer von ihrer Bat Mitzwa in Buenos Aires bei Rabbi Steinthal aufbewahrt hat. Sie sprach an diesem Tag vor der Gemeinde und trug eine Interpretation des "Schema Israel" vor. Auf Deutsch. Steinthal überreichte ihr danach ein Buch als Geschenk: Die Widmung war ein Zitat des Propheten Micha (6:8) – auf Spanisch geschrieben: "Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist, und was der Herr von dir fordert, nämlich Recht tun, Güte und Treue lieben und demütig den Weg gehen mit deinem G-tt". Von Breslau zum südlichen Ende des Planeten. *Lamroth Hakol*, trotz allem.

8 (links) Das "Schema Israel", aufgezeichnet von Irene Leschnitzer

9 (rechts) Buchwidmung von Rabbiner Steinthal für die Bat Mitzwa von Irene Leschnitzer

BILDNACHWEIS Abb. 1 Archiv der Gemeinde Lamroth HaKol Abb. 2 Familienarchiv von Svlvia Hevman Abb. 3 Arquivo Histórico Iudaico Brasilero, São Paulo Abb. 4 Arquivo Histórico Judaico Brasilero, São Paulo Abb. 5 Privatarchiv Leopoldo Poli Abb. 6 Familienarchiv Ruth Harf Abb. 7 Familienarchiv Ruth Harf Abb. 8 Familienarchiv I. Leschnitzer Abb. 9 Familienarchiv I. Leschnitzer

HEFT 2 • 2016 MÜNCHNER BEITRÄGE ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND KULTUR